# Pedagogia da ancestralidade: Patrimônio Imaterial e Material

Onde estão nossas memórias? Lá encontraremos nossa ancestralidade. Quando percebemos quem somos, de onde viemos, passamos a fazer parte do mundo enquanto sujeitos históricos, (re)construindo territórios existenciais. Essas memórias estão escritas em nossos corpos, através de vivências organizadas e mantidas individual e coletivamente.

O que pretendemos com a pedagogia da ancestralidade é perceber, de forma encantadora, identidades reveladas ao abrirmos o baú de nossas memórias. A música, a imagem, o cheiro, o gosto , possibilitam re-sentir sem ressentimentos. É no coletivo que nos construímos e fortalecemos a nossa essência vital no mundo, pois somos porquê o outro é e essa relação de reciprocidade é que nos faz pertencer e aprender o sentido do SER.

É fundamental compreender que falar de ancestralidade não significa falar de religião e sim estabelecer um diálogo que travessa e interliga gerações, afinal o que sou hoje está tecido com quem minha bisavó, avó e minha mãe foram e continuam sendo através de mim. Seus legados, histórias e suas memórias. Efetivar um currículo permeado de saberes e fazeres afro-ancestrais é implementar uma educação antirracista. Contudo, as pessoas fogem desse termo sempre questionando sua existência, não querem enfrentar a realidade da sociedade brasileira. Sendo assim como combater algo que não existe ?

Ratificamos aqui a importância do retorno a quem nós somos através dos ancestrais, aqueles que por quem vieram antes de nós e produziram toda a cultura que se estabeleceu em território brasileiro, em nossos corpos – territórios. Fundamentando-se em conceitos de acolhimento, respeito, encanto buscamos, através da Pedagogia da Ancestralidade acordar as africanidades que estão latentes, aguardando que o baú ancestral de nosso íntimos seja aberto.

Mas este baú á está aberto , porém não é percebido como tal; ao adentrar no espaço-escola-currículo é bem comum encontrarmos cirandas de pescadoras e marisqueiras: "sai, sai, sai, oh piaba, saia da lagoa, bota a mão na cabeça outra na cintura, da um remelexo no corpo, dá o lugar pra outra piaba", ou ainda o canto das mulheres rendeiras: "olé mulé rendeira olé, mulher renda, tu me ensina a fazer renda, que eu te ensino a namorar", ou ainda cirandas de mulheres na farinhada "mandei fazer uma casa de farinha, tão maneirinha que o vento possa levar e passa o sol, passa a chuva e passa o vento, só não passa o movimento da cirandeira a rodar." Ou ainda "lava, lavadeira a roupinha de passear" Aqui, poderíamos enumerar varias cantigas que veem da cultura tradicional popular de mulheres e homens negros. Contudo, ainda há muita dificuldade de perceber e trabalhar essas africanidades que contam história tanto de labor, quanto de lutas, de dor e de amor.

É isso que nós, enquanto professores/as, queremos: acolhimento, relações de empatia e de comunidade, solidariedade que as práticas afroancestrais trazem em suas filosofias. Compreendendo as tecnologias, artesanias ofícios ancestres como práticas acolhedoras que fortalecem e acalentam por suas memórias coletivas que ressoam em nosso espírito para que não nos desliguemos de quem somos, não nos desconectemos uns dos outros nem da natureza, nossa irmã. Sentimos e percebemos a fundamental importância do canto da oralidade presente na musicalidade para repassar a força afroancestral. E como fazer isso?

#### Abordagens Afroancestrais: metodologias possíveis







Figura 1, 2 e 3 Oficinas O Baú das Memórias Afro-Ancestrais

As figuras 1, 2 e 3 apresentam a mesma oficinas mas com que aconteceram em tempos, lugares e com públicos diferentes. A figura 1 é o registro da vivência com as coordenadoras pedagógicas do município de Redenção, a formação foi uma parceria da Secretaria de Educação com a Universidade da Integração da Lusofonia (UNILAB) Tem como pressuposto suscitar memórias, histórias e diálogos por meio do tambor e de cantos que encantam e contam narrativas afro-brasileira e africanas envolvendo imagens que apresentam atividades laborais coletivas tais como de pessoas no engenho, na farinhada, na pesca, amassando barro para construção de casas, essas figuras ficam dentro de um antigo baú, tendo como objetivo precípuo suscitar lembranças de momentos de infância passadas com os avós, bisavós, tataravós refletindo sempre sobre as aprendizagens e as referencias que os mais velhos e as mais velhas nos transmitiram.

Já a figura 2 apresentam a vivência com turmas de estudantes da UNILAB, o que nos possibilitou perceber como as memórias e histórias, assim como práticas culturais são tão semelhantes entre alunos do Maciço do Baturité, no Ceará e alunos de Guiné Bissáu e Cabo Verde. Essa vivência foi muito intensa. A figura 3 revela o momento que aconteceu no Memórias de Baobá, evento organizado pelo Núcleo das Africanidades Cearenses – NACE/UFC. Essa última resultou em produtos didáticos construídos pelas professoras participantes.

Cada participante escolheu uma ou duas imagens as quais se identificassem e, após alguns minutos de contato com a ilustração retirada de dentro do baú, ficaram à vontade para oralizar suas emoções, sentimentos, músicas que remontassem aquela memória, abrindo assim o baú ancestral e revelando lembranças que estavam guardadas de forma tão íntima que as participantes relatam 'quase' ter esquecido de situações tão presentes na infância e na adolescência.







Figura 4, 5 e 6 Oficinas O Baú das Memórias Afro-Ancestrais

A figura 4 aconteceu com crianças e adolescentes no ABC do bairro Mondubim, em Fortaleza com 23 crianças, a figura 5 mostra atividades com crianças e mães na praça do Conjunto Ceará (um bairro que fica na periferia de Fortaleza) as crianças quando viram o baú correram para cima, mas suas mães ficaram distantes, desconfiadas. Quando a vivência foi iniciada as mães vieram participar de forma bem intensa trocando saberes com seus filhos, estabelencendo diálogos de saberes ancestrais dentro de gerações distintas que aprendem umas com as outras de forma intergeracional, contando narrativas de suas infâncias para as crianças e depois brincando com cirandas a partir das cantigas lembradas pelas imagens envolvendo 30 pessoas entre crianças, adultos e idosas. Já a figura 6 aconteceu em uma escola pública municipal de Fortaleza com as crianças participando, interagindo, cantando, identificando e relacionando a imagem ao ofício e ao canto de tradição popular, sendo 170 crianças, mais 5 professoras e dois gestores, dividimos em três grupos para dar mais qualidade ao trabalho, quando de repente uma aluna de 4º ano ao ver a imagem, que continha uma cabaça desencadeou o seguinte diálogo:

"-Professora, minha mãe tem uma cabaça, ela ganhou quando foi iniciada na religião candomblé. A senhora sabe quem é Nanã? "Ao que respondi: "- Sei sim! É uma senhora muito sábia. Ela é minha amiga." Com um ar de felicidade a aluna

continuou: "-Minha mãe é filha de Nanã e eu sou filha de Yemanjá." - Falava com leveza e confiança no olhar. Veio para perto de mim. "- E a senhora é filha de quem?" "-De Obaluayê." Ela não quis mais sair da sala, nem do meu lado. (Relato oral)







Figura 4, 5 e 6 Oficinas Pontos de Macumba: Memórias Afro-Musicais

As figuras 4, 5 e 6 revelam as vivências a partir das imagens do baú das memórias, como também dos cantos da tradição popular , acrescentando mais um elemento: o pontos de macumba (cantos das entidades de Umbanda) A partir das memórias, da histórias e dos cânticos passamos a refletir sobre o que as entidades das religiões de matriz afrobrasileira nos contam de forma melódica e poética sobre suas histórias, filosofias e seus trabalhos espirituais. Inicialmente a oficina tinha 6 inscritos, no dia seguinte mais pessoas foram convidadas pelos participantes , inclusive o maestro da cidade, somando 21 participantes. A seguir produzimos um Ponto de Macumba Coletivo sobre os participantes que foi apresentado em praça pública na cidade de Quixadá, no Estado do Ceará como podemos obrserva na figura 6.

#### Produto didático das oficinas no Memórias de Baobá

#### **Uma Pessoa de outra Pessoa**

Quem me vê assim

Nem imagina de onde me fiz

Da linhagem Barbosa

Filho de índios, minha matriz

Lembro de Tia Zefinha

Acocorada como a esperar
Sua saia rodada, âncora, porto
De braço abertos para amparar
Lamparina, choque, junco
Como labuta, como alimento
Como marca de sobrevivência
Ah que saudade da infância
O cheiro da terra, de frutas
Sem medo, sem violência
Só saudades indígenas-africanidades.
(Eudston Paxião, Talvani)

\*\*\*

A História de minha mãe foi pegar roupa pra lavar E a história da minha foi pegar café pra pilar

Ali tinha uma casinha
De taipa para morar
O fogão era de lenha
E o leite estava a cozinhar
Na casinha tinha lenha
Para o fogo não apagar
E a brasa desse fogo

Era pra roupa passar.

\*\*\*

### Mulheres de Referência

Franciscas
Marias Josés
Mulheres guerreias
Andantes, fundantes

Suas mãos construíram realidades, trajetórias e histórias Carregamos seus traços, sua força e vitória.

(Darlla e Rosi)

\*\*\*

Benzedeira, benzedeira

Venha abençoar
A espinhela tá caída
Venha logo me curar
Tua reza é tão santa
E as folhas irão murchar
A cura está certa
E meu corpo irá fechar

\*\*\*

Mulheres guerreiras

Mulheres de luta

No silencio, no sofrimento

Lutaram gritaram e conseguiram conquistar seus espaços

Inspirar gerações

De mulheres forte e lutadoras

Somos reflexo de nossas bisavós

Avós, mães

Resistiremos sempre.

Produto didático das oficinas Pontos de Macumba: Memórias Afro-Musicais

# **Memórias Ancestrais**

Joguei a colcha no rio
Só pra tirar o sabão
Ô menino não se preocupe
Colcha não sente frio
O rio não leva não
Capoeira veio do batuque
Contaram meus avós
La naquela casa de taipa
Onde viviam apenas nós

#### Refrão

Sou barro, sou canto, sou pranto que fere Que bate tambor Memórias da pele

Eu brincava ao redor da cacimba
Vendo minha vó trabalhar
Fazendo a canjica para todos nós merendar
Numa casa de farinha
Ou dentro de um alguidá
Fabricando mandioca
Ou fazendo mungunzá

#### Refrão

Sou barro, sou canto, sou pranto que fere Que bate tambor Memórias da pele

Alivio as minhas dores

com os sons dos meus tambores

Nas memórias ancestrais

O coco e o milho estão tão presentes

Como Padre Cícero

Em nossas mentes

#### Refrão

Sou barro, sou canto, sou pranto que fere

Que bate tambor

Memórias da pele

(Ozaías, Anderson, Tirolês, Julio Jamaica)

(In) conclusões

Percebemos a potencia sócio-emocional-cognitiva de fruição e produção de saberes. As metodologias afrorreferenciadas suscitam debate, sentimentos e aprendizagens coletivas, valorizando as individualidades. Transversalizando pelas

ciências, artes, linguagens, filosofias, música, psicomotricidade, oralidade, histórias, matemática, biologia, cuidado de si do eu, do outro e do nós. Como ressalta o físico Caboverdiano, Alexandrino Moreira:

"Para o homem africano a palavra não é mero instrumento de comunicação, nós acreditamos que a palavra é a maior divindade do Deus supremo. A palavra é uma divindade, a palavra tem força, a palavra é magia, a palavra é o maior suporte que o homem tem para caminhar, quando o homem canta ele está utilizando a maior divindade que ele tem , a força maior dele para comover e mover você: isso é Ciência (Depoimento oral)

Queremos um currículo que possibilite produção oral, escrita, poética, movimento. Isso acontece quando docentes e discentes se veem nos conteúdos isso é currículo vivo, com significado: a partir de mim para o mundo e do mundo para mim. Em 15 anos de abordagem pedagógica a partir das africanidades, da Lei 10.639/2003 é o que tenho experienciado. Como podemos perceber a partir desse texto que é um breve relato, mas que explicita uma abordagem metodológica de uma profundeza com o desejo de convidá-las ao en-canto da Pedagogia da ancestralidade.

#### Avaliação de alguns participantes

"A oportunidade do encontro com nossa raça, nossos ancestrais embutidos nas histórias e cantos, foi uma verdadeira viagem a nossa história e memória ancestral. Felicidade é a palavra que me define." (Júlio Jamaica)

"A experiência foi esclarecedora, transgressora, catársica, altamente insitgante e importante para o conhecimento da própria cultura tão cheia de misturas que é a brasileira. Conhecer as origens dessa cultura tão rica é algo que não deve ser perdido, merece ser conhecido, merece, era conhecido, transformado e divulgado para qualquer um que se diz brasileiro. Gratidão as pessoas, aos batuques, à canções, ao trabalho, ao terreiro e a todas as pessoas que tem e repassam esse conhecimento."

"Achei uma experiencia incrível, que me deixou muito mais apaixonado pela música, que me trouxe muito aprendizado... Desde já agradeço por esses momentos incríveis e que possamos ter mais dias assim cheios de música, cheios de cultura. Gostei muito de ter vivenciado esses momentos."

'Excelente! Maravilhoso! Senti-me muito à vontade e acolhida. O sentimento, a energia, a organicidade que nos envolveu foi realmente incrível." (Maria, produtora cultural )

"Aprendi sobre uma cultura incrível que muitos conhecem mas discriminam, pois não tem conhecimento de como incrivel é e como pode unir um povo sendo tão simples mas que se torna grandiosa com poesias, histórias contadas a gerações e mesmo assim é uma coisa incrível. (Victor)

# PORTFÓLIO DE FORMAÇÕES E ASSESSORIAS PEDAGÓGICAS E PRÁTICAS METODOLÓGICAS TECIDAS PELA CULTURA

Patrícia Pereira de Matos<sup>1</sup>

# Quem sou

Atuo na área da Educação há 23 anos e da Cultura há 16 anos, sou professora da educação básica do município de Fortaleza desde o ano de 2001 e supervisora escolar desde o ano de 2005. Tendo experiência com educação infantil, ensino fundamental, educação de jovens e Adultos. Trabalho com formação de professores na rede pública municipal, estadual e privada.

Sou contadora de histórias, ação que tece minha vivencia cotidiana enquanto mulher, professora, cantora, poetisa, compositora, pesquisadora, autora de literatura infantojuvenil, todas essas Patrícias compõem uma só, mesmo sendo múltiplas o que revela a teorias das múltiplas inteligências o que é possível desenvolver e potencializar nos currículos pedagógicos assim como nas propostas de formação continuada de professores.

Na área cultural sou cantora do Afoxé ACABACA há 15 anos, cantora de Maracatu há 5 anos e tenho um Coletivo de percussão chamado D' Passagem há 5 anos. Sou militante da cultura negra do Ceará, escritora de literatura afro-brasileira, assim como de material pedagógico para educação infantil, com foco na cultura.

# Temáticas que trabalho

- Contação de História: metodologias efetivas no ensino e na aprendizagem.
- Produção textual: produto didático
- Educação para as relações etnicorraciais: implementação das Leis 10.639/2003 e 11.645/2010
- Cultura Popular Tradicional: Patrimônio Material e Imaterial
- Alfabetização e letramento
- Livro Didático
- Coordenação Pedagógica

https://www.facebook.com/patriciamatos.ce/

https://www.instagram.com/patriciaadjoke/

http://lattes.cnpg.br/7658372477147114

patriciamatos\_ce@hotmail.com

75.991060157/85. 988351130

#### **Objetivo Geral**

Possibilitar reflexões sobre a formação dos profissionais da educação assim como dos estudantes, percebendo que aprendemos ao longo da vida, com vivencias cognitivas, emocionais e afetivas. Identificando com o currículo valorizando através de uma abordagem curricular positiva, fortalecendo o pertencimento negro e estabelecendo uma educação plurietnica e inclusiva.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://mapacultural.secult.ce.gov.br/agentes/edita/9347/

# Metodologias

O canto encanta e potencializa as aprendizagens, valorizando histórias e memórias que perpassam o currículo escolar. A proposta metodológica das formações continuadas, palestras, oficinas sempre são a partir da interação, do diálogo, do corpo que elabora saberes. Essa interação poderá ser presencial ou à distância.

Em tempos de Pandemia, as formações continuadas através de plataformas digitais tem se mostrado salutares, efetivas e afetivas, fortalecendo o ensino e a aprendizagem e o autocuidado. Confirmado a tese de que uma metodologia que envolva memórias, narrativas, cantos e poesia é fundamental o eu, o outro e o nós conectados, irmanados.

#### **FATOS EM FOTOS**



Formação de Professores e Coordenadores Pedagógicos na SME Fortaleza – Turmas de EJA



Formação de Professores e Coordenadores Pedagógicos na SME Fortaleza — Turmas de EJA



Formação de Professores e Coordenadores Pedagógicos na SME Fortaleza — Turmas de EJA



Contação de Histórias na XII Bienal Internacional do Livro do Ceará



Palestra no Congresso Nacional de Pesquisadores Negros e Negras- COPENE-UFPA



Contação de Histórias no Centro Cultural BNB



Contação de Histórias no Centro Cultural BNB



Contação de Histórias no Centro Cultural BNB



Contação de História no Centro Cultural Dragão do Mar



Contação de História no Centro Cultural Dragão do Mar



Formação de Professores e Gestores da SME Maracanaú



Formação de Professores e Gestores da SME Maracanaú



Palestra e Roda de Formação na UNILAB – CE



Palestra e Roda de Formação na UNILAB – CE



Palestra e Roda de Formação na UNILAB – CE



Formação na Secretaria de Direitos Humanos de Fortaleza



Oficina para professores e estudantes no Passeio Público em Fortaleza



Formação com Educadores Sociais

# FATOS E FOTOS DE ATIVIDADES DESENVOLVIDAS NO PERÍODO DE PANDEMIA















Produção de Vídeo sobre Literatura Infantojuvenil e Contação de História para a SME Fortaleza



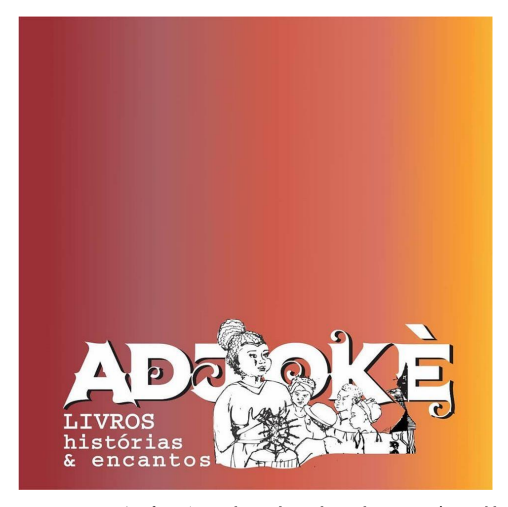
Produção de Vídeo sobre Literatura Infantojuvenil e Contação de História para a SME Fortaleza



Literatura Infantouvenil em parceria com CECAB \_Capoeira Agua de Beber



Literatura Infantouvenil em parceria com Associação Zumbi Capoeira



O mais novo projeto, ação efetiva/nasce dentro de pandemia do corona vírus: Biblioteca, livraria e ponto de encontro afrocultural, já acontecia, mas não era oficial. Eu esperava a aposentadoria para efetivar a ideia, contudo, nesse período de isolamento social, pensei: "para quê esperar?!" E assim, no dia 11 de agosto (dia do meu aniversário) lancei Adjokè: Livros, história e encantos.

Mas ainda está sendo organizado o próximo passo de ações que envolvem o livro, sempre pensando em fazer o conhecimento chegar para todos e todas.